# 1 Древняя Греция

### Роль демократии в Древней Греции

Несомненно, народовластие, принятие решений на собраниях существовало и до Древней Греции классического периода. Так же несомненно и то, что в большинстве государств того времени никакого народовластия, даже символического, не было, и действовали различные формы теократии, а наиболее распространенным типом режима была аристократическая монархия. Поэтому полисы действительно древнегреческие выделялись на фоне остальных, и хотя нам больше всего известна афинская «демократия», народное собрание существовало во всех греческих полисах, отличаясь главным образом по степени своего влияния.

Власть собрания очевидно была связана с порядками военного лагеря и с важной ролью *пехоты*, а позднее — гребных кораблей, в военном деле того времени (в отличие, например, от войны более раннего, микенского периода, где доминировали тяжеловооруженные колесницы). К Древней Греции мы обращаемся не из-за того, что там появилась демократия, а из-за того, что она стала родиной непрерывной теоретической *рефлексии* и исторической памяти. Само же *понятие* демократии не играло большой роли в политической тео-

ля нашего государственного устройства мы не взяли за образец никаких чужеземных установлений. Напротив, мы скорее сами являем пример другим, нежели в чем-нибудь подражаем кому-либо. И так как у нас городом управляет не горсть людей, а большинство народа, то наш государственный строй называется ∂емократией. В частных делах все пользуются одинаковыми правами по законам. Что же до дел государственных, то на почетные государственные должности выдвигают каждого по достоинству, поскольку он чемнибудь отличился не в силу принадлежности к определенному сословию, но из-за личной доблести. Бедность и темное происхождение или низкое общественное положение не мешают человеку занять почетную должность, если он способен оказать услуги государству.

В нашем государстве мы живем свободно и в повседневной жизни избегаем взаимных подозрений: мы не питаем неприязни к соседу, если он в своем поведении следует личным склонностям, и не выказываем ему хотя и безвредной, но тягостно воспринимаемой досады. Терпимые в своих частных взаимоотношениях, в общественной жизни не нарушаем законов, главным образом из уважения к ним, и повинуемся властям и законам, в особенности установленным в защиту обижаемых, а также законам неписаным, нарушение которых все считают постыдным.

Фукидид 🗓

рии древних греков. Это был один из возможных режимов, который при этом оценивался весьма неоднозначно. Афиняне, в чьем городе на некоторое время установились демократические порядки, не испытывали больших восторгов по этому поводу.

Исключением является знаменитая речь Перикла у Фукидида, настоящий гимн демократии, в который, впрочем, сам Фукидид вложил изрядную долю иронии. Единственную и подлинную теорию демократии мы находим у Платона в «Государстве». И это не столько теория, сколько карикатура, резко бичующая демократию как некую антиутопию, противоположность правильно устроенному государству, — которое Платон, как и Аристотель, называет греческим словом «политейя», или «полития», имея в виду, по-видимому, некий эйдос, идею государства как такового. В отличие от Платона Аристотель в целом изображает демократию в более выгодном свете, но пишет о ней сухо и обтекаемо, видя в ней угрозу произвола народных масс. Демократия у него не самый предпочтительный режим, а, скорее, одна из крайних форм, между которыми лучше найти нечто среднее.

Традиция считать демократию одним из лучших режимов и, вообще, ценностью принадлежит уже эллинизму — эпохе, когда как раз никакой демократии не было, а было принято хвалить демократизм монархов или олигархов. Полибий, с которого и начинается эта традиция, заменяет аристотелевскую пару (хорошая) полития — (дурная) демократия на более логичную,

то до власти множества (tou plethou arkhe), то она, прежде всего, обладает преимуществом перед всеми [другими] уже в силу своего прекрасного имени — «исономия». Затем народ-правитель не творит ничего из того, что позволяет себе самодержец. Ведь народ управляет, [раздавая] государственные должности по жребию, и эти должности ответственны, а все решения зависят от народного собрания. Итак, я предлагаю уничтожить единовластие и сделать народ владыкой, ибо у одного народоправства все блага и преимущества.

Геродот

честно говоря, пару демократия (власть народа) — охлократия (власть толпы). Но и он не отдает демократии предпочтения, высказываясь за «смешанный режим», в котором сочетаются разные формы правления.

Таким образом, изучая античный подход к демократии, надо помнить, что сама значимость этого понятия есть результат нашего ретроспективного взгляда на историю. Но сложности на этом не заканчиваются.

Мы помним, что одна из проблем, связанных с понятием демократии, состоит в том, что оно оперирует античным термином и феноменом в отношении современного политического строя, имеющего с ним мало общего. Но, мало того: следует помнить, что само античное понятие демократии достаточно проблематично. В частности, в Древней Греции весьма неоднозначным было соотношение слова «демократия» и того, что оно обозначало. Действительно, древние греки чаще всего называли строй, где народ доминирует над богатыми и благородными, не демократией, а исономией, «равнозаконием», или (в другой трактовке корня) «равнораспределением». То есть древние греки используют слово «исономия» не только как синоним правового государства, что было бы понятно (хотя для этого у них был еще отдельный термин «эуномия», «доброзаконие»), но и когда речь идет о государстве с весомым участием народа в политической жизни, в отличие от олигархий или монархий. Даже Геродот, который знает слово «демократия», не применяет его к определению типов режимов.

і Полибий. Всеобщая история. Т. 1. СПб.: Наука, Ювента, 1994. Кн. 6. Разд. 4. С. 57–58. Похоже, что Геродот, как и некоторые другие авторы его времени, прибегает к самоцензуре и заменяет слово «демократия» на более «прекрасное» и гармонично звучащее слово «исономия». Более того, уже гораздо позднее, в IV веке, когда демократия была давно легитимирована как понятие политического дискурса, что-то похожее делает и Аристотель!

Описывая демократию, Аристотель разделяет ее на виды. Он выделяет исономию и собственно демократию — как два вида явлений одного рода, причем и общий род странным образом тоже называется «демократией». Кроме того, следует отметить, что, хотя Аристотель описывает демократию с симпатией, он не считает ее оптимальным режимом. На эту роль он выдвигает уже упомянутую и не совсем понятную нам «политию», обозначающую то ли «сущность государства», то ли «государство активных граждан», сочетающую черты олигархии и демократии.

В третьей книге «Политики» он пытается классифицировать режимы и перечисляет «правильные» и «неправильные». К «правильным» он относит монархию, власть одного, и аристократию, власть лучших, а также еще один режим — но не демократию, как можно было бы подумать, а как раз таки политию. Полития, в отличие от монархии и аристократии, не определяется своим правящим субъектом, а как бы заменяет должную стоять на этом месте демократию.

Получается не столько критика демократии, сколько полусознательное нежелание признавать ее как таковую, что можно объяснить двумя причинами:

- 1) ценность позитивной гармонии выше ценности конфликта;
- 2) множество, в отличие от личности и от элиты, трудно идеализировать и трудно собрать вместе.

Поэтому демократия похожа, как в истории с Карлсоном, на известную картинку с «маленьким красным петухом», которого на ней не видно, так как он съеден. Только здесь народ не мал, а, наоборот, слишком велик, чтобы быть представлен. Тогда сущность демократии действительно состоит в праве, так как в отсутствие властвующего субъекта на эту роль может претендовать только право. Примерно такая же логика демократии, которую мы про-

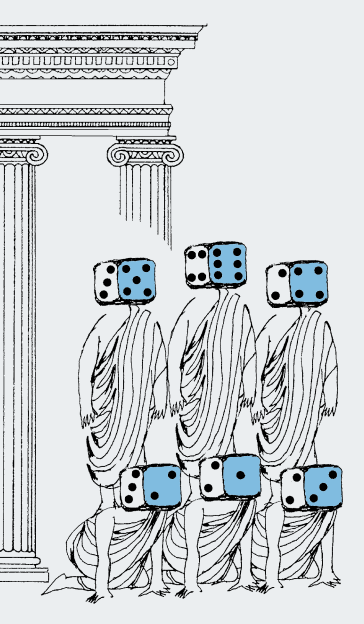
следили во Введении, присуща Новому времени, хотя непонятно, верна ли она и для античности

Понятие не может сводиться к слову, но и полностью отдельно от слова оно мыслиться не может, так думать было бы чистым идеализмом. Поэтому решение историков 1950–60-х годов, которые проецировали на античность современную либеральную демократию и потому охотно принимали, что исономия — просто другое название этого режима (Грегори Властос) кажется сегодня несколько поспешным.

Логика здесь приблизительно такова. Фактически имеется государственный строй, который противопоставлен монархии / тирании, и он называется исономией. Этот строй становится «демократией», когда он начинает противопоставляться и олигархии, и поэтому признается (1) конфликтно-революционный характер существующего режима; (2) субъектный характер народа. Возможно даже, что термин «демократия» сначала изобрели противники демократии, аристократы, а потом уже слово постепенно приобрело позитивную коннотацию — например, когда те же аристократы решили, что опираться на народ не опасно, а даже выгодно.

Негативность (конфликтность, полемичность) вообще часто вытесняется из политических понятий, или же сами понятия подвергаются цензуре. Похожая история произошла уже в XVIII веке нашей эры со словом «революция» — оно имплицитно легитимировало политическое насилие, поэтому его фактически не применяли для

- Vlastos G. Isonomia // The American Journal of Philology. 1953. Vol. 74. N 4. P. 337–366.
- ii Haпр.: Cartledge P. Origins of Democracy // Origins of Democracy in Ancient Greece / ed. by K. Raaflaub, J. Ober, R. Wallace. Berkeley, CA: University of California Press, 2007, Cit. 163. Р. 155 – 169. См. также: Cartledge P. Comparatively Equal // Demokratia: A conversation on Democracies. Ancient and Modern / ed. by J. Ober and C. Hedrick. Princeton: Princeton University Press, 1996. Р. 175-185; Рансьер Ж. На краю политического.



обозначения политических перемен, пока они не стали говорить сами за себя в 1789 году. Интересно, правда, что и демократия, и революция, наоборот, были канонизированы, — когда надо было подчеркнуть и преувеличить радикальность изменений и освободительный характер режима. Можно даже предположить, что скепсис по поводу демократии и табуирование ее стали фактором ее второго рождения в XIX веке: вытесненные символы возвращаются, когда нужно именовать что-то долгожданное и в то же время — страшное.

Колебание в терминах указывает и на большее - на недостаток у слова «демократия» собственного значения. С самого начала его заменяет эвфемизм «исономия», и он как будто свидетельствует о неудачности исходного термина: а может ли народ править так же, как правят элиты или царь? Или это метафора? Как точно пишет Жак Деррида 1, «уже в греческом языке "демократия" есть понятие, неадекватное себе самому, сочетание звуков, в центре которого - головокружительная семантическая бездна...». Именно поэтому, добавляет он, это понятие сущностно исторично: его значение определяется на стыках слов, структур и событий.

#### Термин «демократия»

Рассмотрим теперь вкратце, что в Греции значило понятие демократии, и как оно формировалось.

Как мы только что увидели, у греков было несколько разных терминов для обо-

- II Rachum I. Revolution: The Entrance of a New Word into Western Political Discourse. Lanham, NY, Oxford: University Press of America, 1999.
- Derrida J. Voyous. Paris: Galilée, 2003. P. 107.
  - 【 Жак Деррида (1930-2005) выдающийся французский философ, по происхождению алжирский еврей. Создал методологию «деконструкции», выявляющую искусственность однозначных интерпретаций любых текстов, и теорию знакаписьма, чье значение всегда подвешено и отложено. В последние 15 лет жизни Деррида занимался политической философией и дал нам одну из лучших политических онтологий в XX веке: Derrida J. Voyous. Paris: Galilée, 2003.

значения режима, в котором большую роль играет народное собрание. Это, с одной стороны, «исономия» — сбалансированный, справедливый строй, где ограничена власть аристократии. С другой — «полития» — идеальный политический строй, где свою роль играют и народ, и аристократия. В этом ряду «демократия» изначально представляет собой нечто специфическое и менее идеализированное (хотя сегодня это слово приобрело столь же идеализированный смысл).

Слово «демократия», буквально «власть народа», фиксирует в Древней Греции важное напряжение, которое чувствуется и в современных языках. «Демос» был с самого начала двусмысленным словом, которое имело значение «весь народ», а также «простонародье», «беднота». Связь этих двух элементов ясна: как мы увидим ниже, именно включение в политическую жизнь Эфиальтом самых обездоленных, тетов, сделало из афинской «исономии» демократию, расширив ее состав до всех взрослых мужчин, обладавших гражданством. Но сочетание этих двух значений и колебание смысла между ними — это фирменный знак понятия «демократия» и, я бы сказал, всей западной политической традиции.

«Кратос» — тоже слово, за которым стоит сложный, интересный смысл. Оно означает насильственную власть определенной группы, а не легитимный авторитет «архе». Посмотрите: «монархия», но «демократия». В отличие от монархии и олигархии, в сложной основе слова «демократия» стоит не «архе», а «кратос» — почему? Одна причина для этого — конфликтность и протестность масс, которая делает их власть ближе к силовому доминированию. И, соответственно, отсюда проистекает полемический характер самого слова и его настойчивая утвердительность как идеологического лозунга. Другая, более прозаическая причина состоит в том, что на момент формирования политической терминологии в Афинах слово «демархия» и «демарх» были уже заняты и обозначали не власть народа, а, наоборот, власть над народом: демарх был чиновником, управляющим одним из демов (областей).

Поэтому «демократия» — это полемическая трансформация обычного употребления слова, которая выражает в данном слу-

чае, что множество, способное, казалось бы, только быть объектом, само становится субъектом власти. Не случаен и неясный статус демократии в системе режимов Аристотеля – он вроде бы описывает ее сочувственно, но в то же время относит к «плохим» режимам, основанным на своекорыстии правящих. Множество (plethos, еще одно греческое слово для обозначения народной массы) колеблется между единством-целостностью И его -итоап воположностью — индивидуалистическим хаосом.

Таким образом, «демократию» нельзя представлять как правление, основанное на консенсусе, или как спокойное доминирование «демоса». Тут есть парадокс: демос правит, причем даже в своих интересах, — но остается при этом демосом, то есть простонародьем. Следовательно, он обладает неполной властью. «Демократия» античного типа предполагала сохранение наследственной аристократии и имущественного неравенства. Поэтому власть народа носила частичный и конфликтный характер, заключалась в критике претензий на абсолютную власть (отсюда частая процедура остракизма, изгнания влиятельных людей), в охране строгих нравов и разоблачении инакомыслящих вроде Сократа. Правящий народ критиковал, контролировал, подозревал элиты, но сами элиты при этом никуда не девались. В этом есть сходство между античной «демократией» и тем, что ныне называется этим именем.



подробнее об этом см. в «Азбуке понятий» в книге «Авторитет»

#### История демократии в Афинах

Теперь обратимся к истории: как и почему греки, и, особенно, афиняне, пришли к демократическому режиму.

Сначала (в VII–VI веках) никакой демократии еще не существовало, но было то, что Аристотель назовет «демотическими» (то есть народными, популистскими) тенденциями, которые присутствуют уже в первой афинской конституции Солона. Тогда демократию называли «эуномией» («доброзаконием»). Солон отменил долги, создал большой Совет (400 человек), поделил граждан на четыре имущественных класса, дав полные гражданские права (участие в Совете, право быть избранными) только трем высшим из них (пентакосиомедимнам-пятимерникам, всадникам и гоплитам-зевгитам ), создал народный суд — гелиэю. Ну и главное — режим Солона, как и последующие афинские конституции, не был монархическим. А значит, считался свободным.

Но собственно демократия возникла в результате двух *событий.* 

Первое из них носило характер революции. Это была так называемая революция Клисфена (508 год до н. э.), но в том-то и дело, что совершил ее не Клисфен, а сам демос, вооруженный народ. Олигархически настроенный Исагор позвал своего друга, спартанского царя, выступить вместе с ним против Клисфена, предложившего относительно демократичные реформы. В результате Клисфен бежал, но Совет отказался подчиняться спартанскому царю, и народ, самоорганизовавшись, напал на спартанцев и разгромил их. После этого Клисфену удалось провести свои радикальные реформы: он перекроил территориально-административное устройство Афин, выровняв тем самым в классовом смысле общины, из которых избирался Совет, и разрушив родовую структуру общества. Совет был расширен до 500 человек, права народного собрания выросли — правда, по-видимому, низший класс (теты) не имел еще в нем права голоса. Кроме того, было введено право остракизма — изгнания потенциально тиранических личностей путем голосования.

Рассказ об этой революции — как и о любой другой — немного отдает мифологией (хотя известен и от Геродота, и от Аристоте-

ля), но он многое проясняет нам в том, что касается понятия демократии. Как и в Новое время, античная демократия возникает событийно и несет за собой исторический шлейф совершенного однажды переворота старого порядка. Как и в Новое время, память о революции придает демократии ореол продолжающегося раскрепощения, новизны и энтузиазма. Действительно, демократии, подобной Афинам по широте участия народа и эгалитарности, не было в античной истории (кроме тех режимов, которые Афины экспортировали сами). Более того, как подчеркивает один из ведущих современных исследователей революции Клисфена<sup>ш</sup>, революционное происхождение объясняет появление народа как субъекта власти. То, что демос сам взял на себя инициативу в конфликте со спартанцами, определило его роль «властителя». Кроме того, революция имела патриотический характер и привела к строительству морской державы, что, в свою очередь, стало возможно благодаря демократизации: постоянное присутствие в городе вооруженной народной армии, включая малоимущих тетов, исполнявших обычно роли гребцов, могла позволить себе только демократия.

В этой теории, правда, есть одно слабое место. Режим Клисфена никто демократией не называл (разве что постфактум). Он назывался, как уже упомянуто, «исономией», равнозаконием. И, по-видимому, при этом режиме низшие классы попрежнему оставались лишенными прав. В то же время аристократический ареопаг

- Аристотель. Афинская полития // Политика. Афинская полития. М.: Мысль, 1997. Раздел 10. C. 278.
- Солон разделил граждан на пентакосиомедимнов (наиболее состоятельных граждан, обладающих доходами больше пятисот медимнов масла, зерна и вина в год), всадников, зевгитов и тетов. Это была имущественная классификация, но, как видно из названий, имелось в виду и разделение функций на войне: всадники составляли кавалерию, зевгиты - тяжелую пехоту, теты — легкую пехоту и гребную силу на кораблях.
- Ober J. I Besieged That Man: Democracy's Revolutionary Start // Origins of Democracy in Ancient Greece. Berkeley: University of California Press, 2007. P. 83 – 104.

продолжал играть некоторую роль. Термин «демократия» появился позже, и для его появления понадобилось еще одно событие—на сей раз, скорее, путч, чем революция.

В 462 году до н. э. консервативный стратег Кимон повел войско помогать Спарте бороться с илотами. Спарта отказалась от его услуг, но, пока он был в отъезде, в Афинах его конкурент Эфиальт, о котором уже упоминалось выше 65, при поддержке остающегося в городе демоса, провел быструю реформу, в результате которой ареопаг потерял реальную власть, а низший класс граждан — теты — получил полные и равные политические права (выступать в собрании и быть избираемыми на должности). Вскоре после этого «первого пакета реформ» принимается еще и ключевое правило античной демократии — жребий при назначении на должности чиновников (архонтов). И вот, опираясь на народ, Афины разрывают свои отношения со Спартой и начинают проводить более патриотическую (или империалистическую) политику.

Именно эта реформа создала «подлинно» демократический режим, режим равного участия. И действительно, только после Эфиальта мы имеем первые упоминания термина «демократия». И Афины начинают сознательно насаждать в своих сателлитах демократические режимы (тогда как Спарта — олигархические). Возможно, что «демократия» перестала быть делегитимирующим термином, когда появился более широкий имперский контекст и народ стал мыслить себя не подчиненным, а господствующим именно как коллективный империалист.

Это то, что касается событийной истории. Но ясно, что у афинской демократии были и объективные *предпосылки*: социальные, экономические, культурные.

Во-первых, это рабовладение и гендерное неравенство. У афинских мужчин, если они не были на войне, было свободное время и голова для того, чтобы думать о политических делах, периодически заниматься ими, а иногда и становиться избираемыми на время чиновниками (архонтами).

Во-вторых, это сам характер организации военного дела. Афины начинали с гоплитского строя, то есть тяжеловооружен-

ной пехоты. Это относительно массовая и эгалитарная армия, и ее члены по праву претендовали на признание их гражданских прав. А потом, во время войны с персами, Афины построили флот, который еще больше демократизировал их армию и общество.

В-третьих, Афины гордились тем, что в отличие от других городов Греции, завоеванных в X–IX веках до н. э. дорийцами, они являются «автохтонами», то есть живут на своей земле «изначально». Подобный протонационализм способствовал культу народа / демоса: в демосе виделось что-то сакральное и не только автохтонное, но и хтоническое (то есть демоническое).

В-четвертых, Афины (как сейчас США) были морской демократической империей и, как уже сказано, старались распространить демократию в полисы, которые они контролировали. Взносы «союзников» (или городов-клиентов) в казну Делосского союза , находящуюся в Афинах, и положение коммерческого центра обогатили Афины, и богатство отчасти шло на вооружение, а отчасти распределялось между всеми гражданами. Поэтому у этих граждан была имустабильность, позволяющая шественная заняться делами города, и материальный интерес, мотивирующий их участвовать в собраниях, так как там, в частности, распределялось серебро, а кроме того, обсуждалось, на кого идти войной, а на кого – нет.

Все это вместе благоприятствовало демократизму и в государстве, и в обществе Афин — но были и другие города и страны. Raaflaub K. The
Breakthrough of
Demokratia in
Mid-Fifth-Century
Athens // Origins of
Democracy in Ancient
Greece. P. 105–154.

#### Делосский союз

греческих полисов во главе с Афинами был создан после Персидских войн (около 477 года до н. э.), в которых афиняне сыграли решающую роль. Постепенно этот союз все больше интегрировался и ко второй половине V века до н. э. превратился в афинскую империю, которую греки называли «Архе» (начало, началие). В это время, в 454 году, казна Делосского союза была перенесена в Афины. Когда в 404 году Афины проиграли Спарте Пелопонесскую войну, Союз прекратил свое существование.

Например Рим, где похожие обстоятельства не породили демократии, и где плебс не смог победить в классовых войнах. В Афинах же уникальным и революционным образом был установлен странный режим, при котором массы, вместо того чтобы оказаться объектом «хорошего управления», как бы правили сами — что бы это в реальности ни значило.

## Общество свободного времени?

Говоря о древнегреческой демократии, надо упомянуть специфическое умолчание, которое будет сопровождать этот термин в дальнейшем. «Демократия» — политический термин, и те, кто его употреблял, мало вдавались в экономические аспекты этого режима. Я уже упоминал, что демократия не означала уравнивания состояний, а принимала существующие имущественные отношения как есть. Между тем античные авторы не скрывают, что полисное устройство зависит от рабовладения.

Совместима ли демократия с буржуазным капиталистическим обществом, где все работают? Да еще и мирным? Долгое время считалось, что нет. Но, с другой стороны, именно буржуазное общество опять создает многочисленное «простонародье» — грамотное, образованное, городское, — которое может по праву претендовать на общественную роль, но ему мешает трудовая занятость. Свободное время — один из камней преткновения современной демократии, и борьба рабочих в XIX веке за ограничение рабочего дня была также и борьбой за возможность демократии. Сегодня прогресс машин высвобождает в развитых странах беспрецедентное количество свободного времени, что, конечно, является одной из причин современной актуализации демократии.

В то же время демократия продолжает оставаться, как мы видим, лишь лозунгом, что можно объяснить разными причинами и прежде всего отсутствием государственной политики, стимулирующей употребление свободного времени в политических целях (в Афинах гражданам иногда даже платили за участие в народном собрании!). Пермиссивность и гедонизм, знакомые

«демократии» еще со времен Платона, мешают решительным мерам по вовлечению населения в политику. Другой же причиной является неравное распределение свободного времени. Образованный городской класс, у которого это свободное время есть, зачастую не вовлечен в реальное производство и / или не обладает необходимой массовостью, в то время как общественный класс, занятый на производстве, затрачивает сегодня на это времени не меньше, чем раньше: свободное время будет стимулировать демократию только при условии его осмысленного перераспределения

# Античная теория демократии: контрасты и параллели с современностью

Мы начали эту главку с фрагмента речи Перикла из Фукидида. Фукидид, и в целом софисты, к которым он был близок, относительно высоко ценили демократию. В то же время мы не получили от них никакой теории демократии: только разрозненные высказывания, да вот эту речь Перикла. Согласно данной речи, афинская демократия совмещает в себе мощь и то, что мы называем свободой: победы и богатство достигаются без излишнего напряжения и аскетизма, страна открыта новым впечатлениям и приезжим. Правда, неясно, как сам Фукидид относится к этому панегирику Перикла: сюжет, по которому Перикл вскоре умирает от чумы и страна скатываЗамещение государственных должностей при демократическом строе происходит большей частью по жребию.

Платон 1

е бывает демократа без выборов по жребию.

Ксенофонт 🗓

едь [при исономии] народ управляет, [раздавая] государственные должности по жребию, и эти должности ответственны, а все решения зависят от народного собрания.

Геродот 👑

- Платон. Государство // Платон. Собрание сочинений: В 4 т. М.: Мысль, 1994.
   Т. 3. С. 343.
- Ксенофонт. Воспоминания о Сократе. М.: Наука, 1993.
- Геродот. История. Л.: Наука, 1972. С. 164.

ется в тяжелую войну, намекает на элемент чрезмерного самолюбования, присущий, быть может, не только Периклу, но и самой демократии.

Аристотель, как мы уже сказали, колеблется в определении и оценке демократии. Трактат «Политика» — один из самых путаных и непоследовательных его текстов. Аристотель то говорит, что демократия — это власть в руках неимущих<sup>11</sup>, и из этого определения, в сущности, понятно, почему такой строй ему не кажется оптимальным: ведь решения принимаются в пользу неимущих; то утверждает, что это режим, где власть принадлежит всем гражданам, а решения принимаются по принципу большинства (а не по принципу добродетели, как в аристократии)<sup>11</sup>.

С точки зрения афинян, определяющим принципом для устройства демократии (в отличие от аристократии) являлось избрание чиновников по жребию.

Кроме того, существенной была субъективирующая функция, то есть стимуляция гражданского участия: каждый гражданин (т. н. «желающий») мог встать и выдвинуть претензию против кого-то или чего-то (правда, эта норма существовала в Афинах со времен Солона, т. е. до демократии в строгом смысле). Таким образом, получалось, что правящий представляет простой народ, без всяких отличий. Кроме того, жребий отлично обеспечивает ротацию правителей и управляемых, которую Аристотель считает существенной для исономии чертой.

- Аристотель. Политика.М.: Аст. 2002. С. 103.
- **II** Там же. С. 136.

ри демократическом строе все граждане назначают на должности из числа всех же граждан... путем выбора, или по жребию, или путем соединения того и другого.

Аристотель<sup>і</sup>

так, демократия является именно силой (kratos), которая определена в суверенной власти (kurios или kuros, власть решать, разрешать, преобладать, подчинять себе и давать силу закона), и, следовательно, является властью и самостью народа (demos). Этот суверенитет есть кругообразность и даже сферичность. Это круговое или сферическое вращение, оборот этого возвращения на себя может принимать либо чередующуюся форму поочередности, каждого в свою очередь, в свой черед...

Жак Деррида<sup>іі</sup>

- Аристотель. Политика. С. 168.
- Деррида Ж. Разбойники. С. 37.

Справедливость требует, чтобы все равные властвовали в той же мере, в какой они подчиняются, и чтобы каждый поочередно то повелевал, то подчинялся. Здесь мы уже имеем дело с законом, ибо порядок и есть закон. Поэтому предпочтительнее, чтобы властвовал закон, а не кто-либо один из среды граждан. Заметим, что перед нами не ротация элит у власти, как в либеральной демократии по Шумпетеру, а именно радикальная инверсия властных ролей, как в бахтинском карнавале. Жак Деррида проницательно замечает, что этот круговорот имеет важное отношение к рефлексивности понятий субъекта и суверена.

Как мы уже сказали, наиболее серьезный разбор понятия демократии в античности принадлежит Платону. В VII книге «Государства» он описывает типы политических режимов и их взаимные переходы. Предельным упадком справедливого государства является демократия. Это, по Платону, не просто власть большинства, или власть толпы, а специфический режим политического плюрализма, свободы и индивидуализма. Удивительно: ведь вроде бы мы знаем, что античная полисная демократия практически никак не перекликается с нашей, либеральной, знаем, что она основана на прямом контакте и участии, на жребии, на правлении бедных и т. д.

Однако платоновское описание выявляет в демократии многие «либеральные» аспекты. «В таком государстве появится полная свобода и откровенность и возмож-

Деррида Ж. Разбойники.С. 51.

ность делать что хочешь. <...> Словно ткань, испещренная всеми цветами, так и этот строй, испещренный разнообразными нравами, может показаться всего прекраснее». Демократия, по Платону, заключает в себе все роды государственных устройств. Женщины тут равны мужчинам, а по улицам свободно ходят животные. И есть в этом государстве «демократический человек» — возбужденный гедонист, который «так же разнообразен, многолик, прекрасен и пестр, как его государство». К сожалению, демократия у Платона быстро деградирует в тиранию, когда толпа, восставая против богачей, выбирает себе вождя.

В приведенных цитатах очевидна очарованность Платона демократией (режимом, при котором он живет и пишет), и в то же время присутствует тенденциозная критика ее как некой противоположности справедливому и рациональному порядку. Как указывает Арлин Саксонхауз, Платон представляет демократию в контексте философии государства — как своего рода антиэйдос: здесь все пестрое, смешанное и неопределенное, и в этом, как в зеркале, отражается форма, определенность и структурированность эйдоса (Платон вообще любит такие вывернутые наизнанку конструкции). Познание этой противоположности — важная диалектическая ступенька к познанию самого эйдоса, и демократия поэтому необходима и государству, и разуму.

Так, платоновская демократия оказывается неожиданно близка к демократии в ее современном понимании, и если ориентироваться на Платона, то пропасть между двумя эпохами на концептуальном уровне выглядит сильно преувеличенной. Да и перикловская речь звучит вполне современно. И тут и там демократия понимается как свободное пермиссивное общество и смешанный политический режим, которые при всей своей неопределенности привязаны к конкретной политической форме, а именно — демократии, «власти» простонародья. Но власть простонародья — это лозунг, а на деле существует аристократическое общество с элементами плутократической олигархии, с более или менее сильным лидером во главе, но власть влиятельных людей и вождя сдерживается и оспаривается простыми гражданами через систему процедур и институтов.

Таким образом, если в начале обращения к давней истории мы, как и все исследователи, говорим себе, что не должны идентифицировать ее с историей современной, что наше заимствование слова совсем не означает заимствования институтов, то в результате внимательного рассмотрения мы видим, что важные параллели все-таки есть. Разумеется, мы сначала фиксируем очевидные различия: греческая демократия — это маленький город, рабовладение, регулярные народные собрания, жребий при назначении на должности. Но есть и сходство: народ даже близко не имеет полной «власти», а оспаривает более осязаемую чужую. Риторическая (в обе эпохи) фигура «демократии» реально отсылает к таким ценностям сильного и консолидированного государства, как плюрализм, терпимость и соблюдение права. Имперский характер демократических Афин и их политика экспорта демократии делает обоснованной аналогию с современными Соединенными Штатами Америки и частично объясняет трудности с распространением этой формы на другие страны и регионы мира.

- Платон. Государство.С. 344.
- **II** Там же. С. 349.
- Saxonhouse A. Democracy, Equality, and Eidê:
  A Radical View from Book 8 of Plato's
  Republic // American
  Political Science Review.
  1998. Vol. 92. N 2.
  P. 273 283.

Плутократия (греч.) — власть богатых. Олигархия (греч.) — власть немногих, осуществляемая в собственных классовых интересах. Обычно эти немногие также и богатые, так что плутократия и олигархия не так далеки друг от друга... Но при плутократии должны иметь власть все богатые, а олигархия может, например, осуществляться только военными элитами или только членами одного рода и т. д.